## BIBLIOTEKA PRINCIPIA

Redaktor Jacek Rabus

PLATON

Phaidros

Przekład i słowo towarzyszące EDWARD ZWOLSKI

Seria STOICHEIA

AUREUS Kraków 1996 Rozmowa Phaidros – Sokrates "w rozkładzie na dwa"

Część pierwsza: Mowy, 227 a - 257 b.

1. Przedsłowie: Gdzie rozmawiają, 227 a - 230 e.

a. Z daleka podpowiada Lysias, 230 e - 234 c; 2. Słowo: O czym się godzi mówić,  $230~{\rm e}$  -  $257~{\rm b}.$ 

Sokrates "podpowiedź" odrzuca, 234 c - 237 a. bl. Z bliska podpowiada Sokrates, 237 a - 241 d,

i sam "podpowiedź" w dużej mierze odrzuca,  $b2\,Z\,bliska$  podpowiada po raz wtóry Sokrates, 241 d - 243 e.

243 e - 257 b.

Część druga: Rozmowa o mowach, 257 b - 279 c.

1. Słowo: Jak godzi się mówić i pisać mowy, 257 b - 278 e. a. Sztuka słowa, od srebra ciężka, a lotna mowność, 257 c - 274 a.

b. Pismo, do ruchu niezdolne, 274 a - 278 c.

2. Posłowie; 278 e - 279 c.

a. Przesłanie do Lysiasa i Isokratesa, 278 e - 279 b. b. Modlitwa do Pana i bóstw miejsca, 279 b-c.

W przedmowie do części pierwszej

1. Ti; Co mówi Phaidros?

2. Pote;

Czas rozmowy i czas zapisu.

## Co mówi Phaidros?

Pytani przez uczniów: "co polem patrzenia", ti skopos, platońskiej rozmowy Phaidros, starożytni mistrzowie odpowiadali:

sztuka słowa, miłość,

dusza, dobro,

 $\rm pierwsze~piękno.^{1}$ 

Badacze nowożytni też sa w niemałych kłopotach, gdy próbują określić przedmiot Phaidrosa. Ich odpowiedzi ułożyłyby się w spora książkę.

Niektóre chciałoby się przytoczyć w całości; przede wszystkim Rowe'a, która jest i głęboka i szlachetna; szlachetna, bo sama się podaje za "dopowiedź" – do odpowiedzi, której udzielił Thom-

widzenia": "wszelakie piękno" (Hermias, In Platonis Phaedrum scholia, – w ślad za również neoplatońskim Jamblichem – dostrzega w dziele "jedno pole <sup>1</sup> Odpowiedzi zestawia, i odrzuca jako częściowe, neoplatoński Hermias; sam ed. P. Couvreur, Paris 1901, p. 8n).

pson w odległym, 1868 roku, w przedmowie do pierwszego nowżytnego komentarza do *Phaidrosa*².

Między Thompsonem i Rowem³ odpowiadali, Niemcy: C. Ritter, U. Wilamowitz von Moellendorff, P. Friedländer; Anglik R. Hackforth⁴, Holender G.J. de Vries⁵, Francuz L. Robin; przed Thompsonem, F. D. E. Schleiermacher; dalej, Marsilio Ficino Phaidros mówi o ducen, I. M. Aurelius i M. Cicero.

Phaidros mówi o duszy, która miłuje mądrość i jest wodzona – w mądrość lub w pozór madrości – przez mowe.

Dusza, "z przyrody" dialektyczna, sama działa dialektycznie i dialektycznie odbiera cudze działanie. Ma zaś dialektyczną przyrodę, ponieważ z góry w dół jest dwojna. Rozkłada się na myśl, nous,

i bezmyśl, *anoia*.

Bezmyśl rozkłada się na

bezmyśl od świata, paranoia,

i bezmyśl od boga, mania<sup>6</sup>.

Bezmyśl od boga rozkłada się wielorako", w zależności od wielorakich bogów, z uwagi na mowę i miłość czworako. Pochodzi

<sup>2</sup> W. H. Thompson, *The Phaedrus of Plato*, London 1868; na stronie tytułowej motto z Aristotelesa: *Philomythos ho philosophos pōs estin*, Miłosnym opowieści jest w pewien sposób miłosny mądrości.

C. J. Rowe, "The Argument and Structure of Plato's Phaedrus", Proceedings of the Cambridge Philological Society, 212 (n.s. 32), 1986, pp. 106-125. Równolegle ze swą rozprawą Rowe ogłosii przekład Phaidrosa, z doskonalym komentarzem (Plato: Phaedrus. With Translation and Commentary, Warminster 1986).

<sup>3</sup> Już po spółgłosie Thompson – Rowe odpowiadają, spółksiążkowo lecz nie spółgłośnie i mniej przekonująco, L. Brisson i J. Derrida (Platon, *Phèdre*. Traduction, introduction et notes par Luc Brisson. Suivi de "La Pharmacie de Platon" de Jacques Derrida. Paris 1989)

4 Plato's Phaedrus. Translated with an Introduction and Commentary, Cam-

 $^5\,A$  Commentary on the Phaedrus of Plato, Amsterdam 1969.  $^6\,W$  Politei bezmysl rozkładała sie na

pożądliwość, epithymia,

i burzliwość, gniewność, *thymos.* da (215 e), *Euthydemos* (277 d-e), *Ion* (536 b) i *Prawa* (790 c - 791 a).

od Apollona, od Dionysosa, od Muz, od Erosa;

w pierwszym stopniu, od Apollona i Dionysosa; w drugim, od Muz i Erosa, ponieważ Muzy idą za Apollonem, Eros – za Dionysosem i Aphrodita.

Bezmyśl od Erosa, czyli Miłość, jest "widem" pożądliwości, która rozkłada sie na

niebną – poządliwość piękna duszy,

i ziemską – pożądliwość piękna ciała.

Pożądliwość ziemska rozpada się na

ludzką, w zgodzie z ludzką przyrodą,

ze zdolnością do powściągu – pożądliwość czędodziejska<sup>8</sup>, i na podludzką,

wyzutą z powściągu – pożądliwość czędogubna.

\*

Na miarę duszy, rozmowa *Phaidros* ma składową bezmyślną (mowy) i myślną (rozmowa o mowach). Składowa bezmyślna dzieli się na bezmyśl ludzką, w styku ze zwierzęcą – naga pożądliwość ciała (mowa Lysiasa) i pożądliwość ciała, odziana w powściąg (pierwsza mowa Sokratesa), i na bezmyśl boską – pożądliwość piękna (druga mowa Sokratesa).

Przebudzenie z boskiego szału otwiera – pod nadzorem boskich służebnic, cykad – rozmowę o mowności: drogę duszy na jawie, z wzniesieniem się do poziomu "mownych od Zeusa", który i z drzewa i ze skały mówi, tak jak w drodze dusz, zachwyconych od bogów, najwyżej wzniosła się dusza z drużyny Zeusa.

Z ważną różnicą. Dusza w podróży niebnej i zaniebnej miała boskiego przewodnika lub boską przewodniczkę, lecz w przygodę rzucała się sama, raczej unikając przeszkód ze strony innych

Π

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> By platońskie paidopońa nie przekładać na "dziecioróbstwo", sięgam po staropolskie czędo, dziecko, powiązane z greckim kainos, nowy; łacińskim recens, świeży; niemieckim be-ginnen, polskim za-czyn-ać, zachowane w zwrocie "do szczętu" (= ze sz-czędem).

dusz niż licząc na ich pomoc. Dusza w podróży na jawie ma druha. Źrzały i czędo cudem się spotkali, i jeśli obaj są z drużyny wodzi. Siedząc lub leżąc w cieniu platanowego drzewa nad zasrodzkim strumieniem zaszli dalej niż do Megary, siedliska stkim dalej niż przed Radę i Sądy rodzimego grodu, z ich wiarą stkim dalej niż przed Radę i Sądy rodzimego grodu, z ich wiarą zapatrzonego w doraźny osiag mowy tak przed sądem Pięciuset Isokratesa, uczącego zachowań grodzkich z pomocą mowy utkalej ze zdarzeń historycznych, kreślącego bieg historii na przybezucze u wznoślonej przeszłości i jawnie głoszącego, że odrzuca cznego w życiowych sprawach (Encomium Helenae 5, z 370 roku).

## Czas rozmowy i czas zapisu

Rozmowa toczy się w środku dnia i w środku lata. Upał. Kwitnie werbenowy krzew, śpiewają cykady.

W którym roku?

Brak odniesień do historii. Odniesień do osób jest sporo. Zadne nie jest osadzone w czasie. Sokrates "stary", jak zawsze u Platona, zwraca się do Phaidrosa słowami "młodzieńcze" (257c), "chłopcze" (267 c). Na myśli ma wiek duszy, nie ciała.

"Historyczny" Phaidros jest rówieśnym Alkibiadesa (450-404). Razem z nim bierze udział w ateńskim spotkaniu sofistów w 432 (*Protagoras*) i w biesiadzie u Agathona w 416 roku (*Biesiada*). Z urzędowych zapisów wynika, że był oskarżony o bluźnierstwa w 415 roku³. Skazany, zniknaj z Aten do amnestii z 403 roku. Wkrótce potem zmarł, skoro jego wdowia zona wyszła po raz wtóry zamąż i urodziła wtóremu mężowi troje dzieci, nim po raz wtóry owdowiała w 389 roku. Jest więc Phaidros u Platona tak samo młody, jak Sokrates stary – zawsze.

"Młody" jest również, na czas rozmowy, Isokrates (436-338). Młody i luby Sokratesa (278 e - 279 b); czytaj: "dobrze się zapowiadający, póki żył Sokrates".

Dojrzały niedojrzały jest Lysias. O nim, tak jak o Isokratesie, wiemy dużo. Urodził się koło 459 roku. Był synem Kephalosa z Syrakusai, osiadłego w Pireusie<sup>10</sup>. Miał braci, Polemarcha i Euthydema. Razem z braćmi wziął udział w założeniu na ziemi Italii panhelleńskich Thurioi przez Periklesa w 433 roku. Wrócił z braćmi do Pireusu w 412 roku, rzucając się z powodzeniem

 $<sup>^9</sup>$  Figuruje na liście dwunastu, zachowanej przez Andokidesa (I 15) i na dwu stelach z ateńskiego Eleusinion, zob. W. K. Pritchett, Hesperia 22, 1953, p. 252 i 973

<sup>10</sup> Pod dachem sędziwego Kephalosa, zaprzyjaźnionego z Sokratesem, toczy się najdłuższa rozmowa platońska *Politeia*.

w działalność rzemieślną (wyrób tarcz). W 404 roku, za bogactwo i sympatie demokratyczne naraził się Trzydziestu Tyranom. Uszedł z życiem, lecz stracił brata, Polemarcha. W 403 roku, jako ofiara Trzydziestu, otrzymał obywatelstwo ateńskie. Na krótko. Uchwałę Zgromadzenia Ludowego podważono bowiem za sprzeczność z prawem. Nadal więc żył jako "sąsiad", metoikos, i lepiej niż na wyrobie tarcz zarabiał pisaniem mów dla obywateli nie zdolnych swoimi słowami bronić się lub skarżyć przed sądem. Umarł w 380 roku.

W dniu gdy Phaidros i Sokrates się spotykają, Lysias bawił w mieście (227 b); czytaj: zaszedł do miasta z nadmorskiego Pireusu. Wskazywałoby to na okres po 412 roku, lecz wtedy "historyczny" Phaidros żył poza granicami ziemi ateńskiej. W środku rozmowy dowiadujemy się, że Lysiasowi ostatnio szpetnie dociął pewien mąż grodzki (257 c), co dałoby się powiąuprzednio Sokrates nie rzucił był uwagi, że brat Lysiasa, Polenarchos, żyje jako milosny mądrości, a Polemarchos padł ofiarą

Odwołując się do "historycznych" postaci nie sposób więc wnosić o czasie rozmowy Phaidrosa z Sokratesem. Więcej zyskujemy rzucając ją na tło "średnich" i "późnych" rozmów platońskiech. I tak, obraz trójnej duszy (246 a) przedłuża wywody o myślnej, burzliwej przez duszy z czwartej, losowanie zaś i wybór wtórego żywotu księgi Politei. Skarga Phaidrosa w Biesiadzie (177 a-c), że nikt dotąd nie chwalił godnie Erosa, raziłyby po drugiej mowie Sokratesa (243 e - 257 b), a dowód na nieśmiertelność duszy z ruchu (245 c - 246 a), w dziesiątej księdze Praw, rozwija – lub zapowiada – uderzająco nowe poglądy z rozmowy Sophistes (251 d - 257 a) o ruchu jako jednym z pięciu głównych rodzajów rzeczywistości.

I wreszcie, boska sztuka mowności, dialektike, ze zdolnością dostrzegania jednego w mnogich i mnogich w jednym drogą "rozdziałów" i "składów" (265 d - 266 c), znów ma wiele zapowiete, w Timaiosie, a króluje w trzech rozmowach późnych: Sophistes, Philebus i Politikos

Phaidros jest czasowo dalszy od rozmów średnich: Phaidon, Biesiada, Politeia, a bliższy rozmów późnych: Timaios, Sophistes, Philebus, Politikos, i zapowiada rozmowę najpóźniejszą, Prawa. Powstał prawdopodobnie pod koniec trzeciego, lub u progu ostatniego z czterech dwudziestoleci, na jakie dzieli się życie Platona (427-347).

Wypada wspomnieć, że badacze starożytni mieli w tej sprawie inne zdanie. W III wieku po Chrystusie Diogenes Laertios wierzył, że Platon jako pierwsze dzieło napisał *Phaidrosa*, którego sam przedmiot ma "młodzieżowy posmak" (III 38), a w VI wieku Olympiodoros wiedział, że rozmowa *Phaidros* tchnie duchem dithyrambu, ponieważ Platon napisał ją pierwszą (*Vita Platonis* 3). Obaj chowają się za obiegowe poglądy. Diogenes dorzuca: "jak głosi podanie", Olympiodoros: "jak mówią". U progu nowożytnej refleksji nad Platonem z ich przekazami liczył się sam Schleiermacher. Dzisiaj nie liczy się nikt. Są błahe; kłócą się z filologią i z psychologia.

15

Część pierwsza: Mowy

1. Przedsłowie: gdzie rozmawiają?

 a. W mieście, z widokiem na przybytek Olympijski (227 a - 228 e).

Jest pogodny dzień. W środku lata. Słońce wysoko na niebie. Pali. Szczególnie w otwartej przestrzeni, którą stwarza przybytek Zeusa Olympijskiego.

Założony przez Peisistrata (560-527) u południowo-wschodniego skraju Aten, w czasach Platona przybytek był rozległym połem z podwalinami budowli, ogromnej: 107,75 m długiej gestym, białym lasem marmurowym stulecia później za sprawą gorących czcicieli Zeusa Olympijskiego: króla syryjskiego, Andocha IV (175-163), i cesarza rzymskiego, Hadriana (117-138). na miarę wielkości boga, unum in terris incohatum pro magnitudine dei, (XLI 20, 8).

W pobliżu przybytku Olympijskiego, u Epikratesa, w domu Morychiańskim, odprawiał obrzęd mowny Lysias.

Gospodarze domu, stary i nowy, są znani: Epikrates, jako mistrz słowa i wodziciel ludu, rhetor kai demagogos (Aristophanes, Ecclesiazusai 71, scholia); Morichos, jako światowiec lgnący do zbytku (Idem, Acharneis 887. etc.).

Pod dach Epikratesa wstąpił, idąc najprawdopodobniej ze swego domu w Pireusie, Lysias, by się popisać mową miłosną. Dziwną: biorącą w nawias miłość

Miał słuchaczy. Najgorliwszy był Phaidros. Siedział przy mistrzu od rana. Dość krótkiej mowy słuchał po wielekroć. Często zaglądał do rękopisu. Na koniec wziął odpis, by w razie potrzeby wesprzeć pamięć, i wyszedł poćwiczyć się. A że lepiej się ćwiczyć w towarzystwie, spotkał Sokratesa...

Przybytek Olympijski leżał w sąsiedztwie trzech bram miejskich. Ze wszystkich wychodziło się na rzekę Ilissos. Do jednej z nich zmierzał Phaidros. W pobliżu kręcił się Sokrates.

Co robił? W środek ateńskiego lata, gdy nadchodzi południe, ludzie uciekają przed skwarem.

Mimo woli przychodzi na myśl inne gorące południe, porą źniw, w Samarii. Wszyscy schronili się w cień, prócz niewiasty u studni. Z jakim zamiarem przyszła? Po wodę do studni kobiety chodzą świtem lub zmrokiem.

Rozmowa nad żywą wodą, gdy drzemie znużony świat.

Lepiej opuścić miasto, gdzie uczą tego, co uczył Lysias: jak wynieść rozkosz ze spotkania pod znakiem Aphrodity nie narażając się na milość.

**b.** W drodze za miastem. O czym popłaca i nie popłaca rozmawiać (229 a - 230 a).

Gdyby, wychodząc z miasta, Phaidros i Sokrates poszli prosto na północ, wnet otarliby się o siedzibę Apollona Lykejskiego, lecz odbili na wschód i niebawem przekroczyli Ilissos. Nie uszli daleko: dwa – trzy stadia od przeprawy, do której wiodła droga.

Obszar po obu brzegach rzeki sprawiał wrażenie pola. Dzikiego i świętego. Nad przeprawa, z prawej strony, czuwał w posągu Boreas. Nieco poniżej przeprawy, na brzegu lewym, miał skalny przybytek syn Hermesa, Pan, pół stadia na zachód królowała ze ścian swej świątyni Artemis Agrotera, Polna, a pięćdziesiąt kroków powyżej, idąc ku rzece, w osiedlu Agra, Pola, odbierały cześć Matka, czyli Demeter, i Córka, Kore. Samo miejsce, gdzie Phaidros i Sokrates się zatrzymuja, mieli w spólnym posiadaniu Nimfy, bóg rzeczny, Acheloios, i bóg polny, Pan.

W polu dzikiego piękna, z szumiącą wodą po jednej, z gołoborzem po drugiej stronie, na bezludziu, "straszy". Zwłaszcza w letnie południe, gdy śpi Pan. Kto mu zakłóca spoczynek, naraża się na strach "paniczny". Groźny jest również nagły poryw Wiatru Północnego, Boreasa.

Rubież strachu. Rubież pokusy. Gdzież bowiem miały uprawiać swe igry dziewczyny ateńskie, jeśli nie tam, pod okiem

nie-oswojonych Panien Wodnych, córek rzecznego boga, Acheloiosa, króla helleńskich rzek, łasego na panieńskość ziemskich córek?

W jego królestwie ateński Ilissos przedstawiał się godnie. Płynał wartko z gór północnego wschodu, skręcał łagodnie wzdłuż murów miejskich na południowy zachód, by przyjąwszy, poniżej miasta, wody Eridanu, zawrócić na północny wschód, i spotkać się ze zdążającym prosto do morza głównym poicielem ziemi ateńskiej, Kephisosem.

Ledwo rzuca okiem na wody ilissyjskie, uderzony, że są wabne, czyste i do dna widne, Phaidros rozumie: tutaj schodzą się dziewczyny, by igrać (229 b).

Igry, u zarania ateńskich dziejów, przeobraziły się w tragedię: królewna Oreithyia, "Wzburzona od Góry", zniknęła. Porwana, mówiono, przez Wiatr Północny, Boreasa. Igrała z Panną Zielną, Pharmakeia, dorzuca Sokrates.

Poszły nad rzekę, w skały, igrać i zbierać zioła. Jak Córka, Kore, z boskimi przyjaciółkami – czczona w pobliskim przybytku Matki. Śladem po Kore, na zabytkach rzeźbionych, jest przewrócony kosz, z którego sypią się kwiaty. Zerwane.

Oreithyia szła między skały po zioła? Porwana.

\* \*

Boreas był gwałtowny w miłości. Rwał się do każdego rodzaju żeńskiego. Jak w Atenach gnał po skale z córką Erichthoniosa, tak w podgórskiej Dardanii, poprzedniczce równinnej Ilios (= Troia), zadurzył się w klaczach króla Erichthoniosa, gdy pasły się na łąkach, "zbierały zioła"; zadurzył się i "kładł przy ich boku". Czy nadal były klaczami? Zaszły w ciążę, i porodziły dwanaście źrebic, mistrzyń igraszek: gdy skakały po ziarnodajnej roli, biegały po szczytach kłosów, a łodyg nie łamały; gdy skakały po szerokim grzbiecie morza, biegły po szczytach siwej fali (*Ilias* XX 215-229).

Co się stało z córką ateńskiego króla, Erichthoniosa, gdy biegła po szczytach skał?

Na to pytanie chce otrzymać odpowiedź Phaidros. Od Sokratesa. Chce gorąco. Zaklina go na Zeusa, wodza mądrych.

Poczuł się nieswojo, w niesamowitym ostępie, niesamowitą

pora?

Sokrates wskazuje, jak mogłaby brzmieć odpowiedź: naukowa, czyli alegoryczna, lub gorzej, dokładna, z uwzględnieniem topograficznych rozbieżności. Rzecz jasna, nie pograży się w "mądrość wieśniaczą" – z braku czasu; nie zdążył jeszcze zadośćuczynić przykazaniu delfickiemu: "Poznaj się sam!"

c. W ostani Pana i innych bóstw polnych (230 b-e).

Lekko strwożonego Phaidrosa śpieszy uspokojć Sokrates. Okrzyk "Na Zeusa!" ucisza wyrazem podziwu "Na Herę!" Patrz, spod rządów Zeusa wchodzimy pod berło Hery, w święty, nieoswojony świat kobiecy.

W podziwie Sokratesa uderza mnogość określeń w rodzaju żeńskim: ostań (katagōgē; pospolicie mówiono, w rodzaju nijakim, katagōgion – określając, na przykład, składową część przybytku Asklepiosa u południowego stoku Akropolis, dziwnym zbiegiem okoliczności sąsiadującą ze źródłem, przy którym odbierali cześć Nimfy i Pan, Hermes i Aphrodita); dalej, platan (po grecku, rodzaju żeńskiego), kwietnia (anthē), krynica (pēgē); na koniec trawa (poa).

Drugie określenie na drzewo, agnos, w innych dialektach helleńskich rodzaju żeńskiego, ma w ustach Sokratesa – zgodnie z dialektem attyckim – rodzajnik męski. Prowadzi jednak w świat żeński. I tak, na typowo kobiece święto ateńskie, Thesmophoria, łoża polne podścielano gałązkami werbenowego krzewu (Plinius, Naturalis historia XXIV 38). Główna bogini Sparty, Artemis Orthia, nosiła przydomek Lygodesmos, "uwikłana w krzew werbenowy": lygos i agnos są synonimami (Pausanias III 16, 11).

Werbenowy krzew w sposób szczególny łączył się z Herą. Na Samos, sławnej z przybytku Hery, wierzono, że bogini tam się urodziła, nad brzegiem rzeki Imbrasos (Deszczowej), pod wer-

benowym krzewem – który do moich czasów rośnie w Heraion, dorzuca Pausanias (VII 4, 4); jak "ostry" krzew Mojżesza w samotni św. Katarzyny, u stóp synajskiego szczytu.

Samijskie święto Hery co roku powtarzało swoje narodziny. Prastary, drewniany posag bogini niesiono ze świątyni na morski mi witkami z okolicznych krzewów werbenowyci pokrywano jak najdłuższy"cudem" znajdowano i odnoszono na opustoszały cokół (Athenaios XV, 672 c-d; źródłem rodzimy historyk z epoki hellenistycznej, Menodotos).

Święto samijskie zwało się Tonaia, od przydomka bogini: Tonaia, Napięta; przydomka mownego, z dziedziny erotycznej, jak przydomek spartańskiej Artemis: Orthia, Prosta, przy której ołtarzu widowiskowo biczowano chłopców; po co, łatwo się domyśleć.

Tonaia samijskie nawiązywały do boskich pokładzin: przedmałżeńskich i małżeńskich. Że Zeus i Hera po raz pierwszy w lubości się schodząc weszli do łoża bez wiedzy lubych rodziców, wiedział już Homer (Ilias XIV 295-296). Nauka starożytna odkryła, że dokonało się to na Samos (Ilias XIV 296, scholia).

Pisarze chrześcijańscy woleli przekazy, według których święno samijskie upamiętniało zaślubiny Zeusa i Hery, odprawione na wyspie (Lactantius, Institutiones divinae I 17, 8; Augustinus, wiał boginię w stroju godowym. Homer i starożytni badacze też się nie mylili: pamięć o przedmałżeńskim zejściu się nadaje, nabiecia; a samo zejście się jest spowodowane uwodzicielskim podstępem bogini.

Ponieważ święta o charakterze erotycznym przewidują zazwyczaj okres wstrzemięźliwości płciowej, a werbenowy krzew zwie się po grecku agnos, z nadejściem nowych nastawień do życia płciowego agnos kojarzył się z hagnos, czysty, i nabrał mocy raczej na użytek chrześcijańskiej Hagnes, Agnieszki z białym barankiem, niż spartańskiej Prostej, uwikłanej w krzew werbenowy, czy samijskiej Napiętej. Dziś służy do budowy wieńców mnichom prawosławnym.

O tym wszystkim na pewno nie myślał Sokrates, gdy owiany zapachem kwiatów z werbenowego krzewu, kwiatów dojrzałości kobiecej w odróżnieniu do panieńskich kwiatów wiosny, w porze rozmowy nad rzeką Ilissos od dawna zapadłych pod ziemią, jak Kore z sąsiedniego przybytku Matki i Córki, odruchowo wołał: "Na Herę, piękna ostań!".

Nie ma potrzeby zastępowania agnos przez hagnos, co stopniuje się – po łacinie – jako agnus castus u Linneusza i daje, na przykład, niemieckie Keuschlamm, "Czysty baranek". Po helleńskich, tak jak już po minojskich dzikich, podmokłych polach, gdzie bujnie rósł werbenowy krzew, wędrował Eros, i wabił. Wiosną fiołków i szafranów, porą pierwszych fig, i w pełni lata, gdy oset kwitnie a brzmienista cykada siedząc na drzewie zlewa rzewną pieśń, gdy kobiety są najbardziej łase na miłość, a mężczyźni najsłabsi<sup>11</sup>.

W ateńską noc śród-lecia iści posępne marzenia Titania, Pani Duchów; czysta Titania w ziemskich objęciach Spodniego.

W australijskie śród-lecie surowym powabom wiszącej skały ulegną, w 1900 roku, Panny z Jabłoniowego Grodu; w średniowieczno-nowożytny dzień miłości ptasiej i ludzkiej. Zasłuchane w dźwięk piszczałki Pana, oświecone przez sonet Shakespeare'a, na okrzyk: "Patrzcie w niebo!" ruszą za Cudowna, Mirandą, imienniczką ostatniej przygody miłosnej Shakespeare'a, objawionej w Burzy. Odrzucą wtóre osłony, by z gołym ramieniem i bosą nogą przekroczyć strumień i wejść w świat nadal młody, gdzie jadowite węże pełzną spokojnie mimo nagich stóp, a nad głowami mkną wichry, ptaki i chmury!"; jak w stale młodym świecie minojskich i helleńskich Bakchantek; jak w świecie królewny ateńskiej, "wzburzonej od góry".

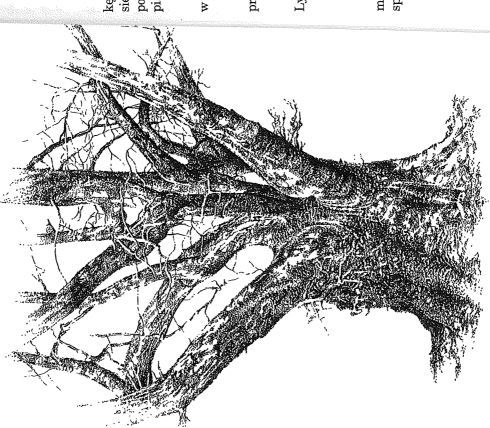
<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Hesiodus, Opera et dies 582-588. Niemal w te same słowa, lecz bez neurotycznej uwagi o lubieżności kobiet i niemocy mężów, ozwie się u progu królestwa Hery Sokrates.

Wiara, że pieśń jest rzewna, *ligeia*, nastraja starożytne ucho: rzewnie śpiewa słowik; rzewnie śpiewa cykada...

 $<sup>^{12}</sup>$  Odnoszę się do australijskiego filmu Piknik pod Wiszącą Skałą, który – na podstawie wypadków z 1900 roku – w 1975 roku nakręcił Peter Weir.

## Phaidros

Bawny spór O "miłość" bez pomności, O "mowność" bez miłości, O mowność przez pomną miłość.



"Platan, rozrosły wszerz, i wysoki" (230b)

Dokad, luby Phaidrosie, i skąd?

siedząc. Posłuszny radom twojego i mojego druha, Akumena<sup>13</sup>, kę za mury. Długi bowiem czas przy nim spędziłem, od rana po drogach urządzam przechadzki. Twierdzi, że bardziej krze-Od Lysiasa, Sokratesie, syna Kephalosa, a idę na przechadzpią niż przechadzki po ulicach.

SOKRATES

Pięknie mówi, przyjacielu! Zatem, jak widać, Lysias był w mieście. PHAIDROS

Owszem, u Epikratesa, w tym domu Morychiańskim, opodal przybytku Zeusa Olympijskiego.

SOKRATES

A jak spędziliście czas? Jasne, że mowami was podejmował Lysias. Czy nie tak?

Dowiesz się, jeśli masz czas, by iść i posłuchać.

Cóz tam! Nie sądzisz, że "i nad brak czasu", zgodnie ze słowami Pindara¹⁴, przedłożę sposobność, by usłyszeć, jak ty i Lysias spędziliście czas?

PHAIDROS

A zatem prowadź!

Byles mówił!

<sup>14</sup> Pindaros, Isthmia 1,1.

 $<sup>^{13}\,\</sup>mathrm{Akumenos},\mathrm{znanyjako}$ ojciec Eryksimacha – z $Protagorasa\,(315\,\mathrm{c})\,\mathrm{i}\,\mathrm{z}\,Biesiady$ (176 b; 198 a). Tak ojciec jak i syn są lekarzami (zob. niżej 268 a; 269 a).

PHAIDROS

A i stosowne dla twoich uszu, Sokratesie, co posłyszysz. Mowabowiem, nad którą czas spędzaliśmy, była w szczególny sposób miłosna. Lysias więc opisał, jak piękny chłopiec jest kuszony – lecz nie przez miłosnego. W tym tkwi cały smak mowy. Powiada, że należy świadczyć łaski nie miłującemu raczej niż miłującemu.

Co za szlachetność! Gdyby tak napisał: biednemu raczej niż bogatemu, starszemu niż młodszemu, i inne wymienił przymioty – moje i mnogich z nas! Dopiero byłyby grzeczne mowy i korzystne dla ludu! Co do mnie, tak gorąco zapragnąłem posłuchać mowy, że chociażbyś wydłużył przechadzkę do Megary¹⁵ i, śladem Herodika¹⁶, przypadłwszy do murów z powrotem odchodził, nie opuszczę cię.

HAIDROS

228

Co mówisz, dobry Sokratesie? Sądzisz, że to, co Lysias, nasz mistrz nad mistrzów w pisaniu, długi czas w spokoju układał, ja, szary śmiertelnik, pamięcią przywołam godnie jego dzieła? Daleko mi do tej sztuki! A wolałbym ją posiadać niż mnóstwo złota.

2. SOKRATES

Ф

O, Phaidrosiel Jeżeli ja Phaidrosa nie znam, i sam zapomnialem, kto jestem. Jedno i drugie nie grozi. Dobrze wiem, że słysząc mowę Lysiasa nie słuchał raz, lecz po wielekroć kazał
powtarzać, a ów z ochotą powtarzał. Phaidros i tym się nie
zadowolił, lecz na koniec, biorąc zwój do ręki, urywki, które
najbardziej pragnął mieć przed oczami, sam przeglądał. A że
czynił to siedząc od rana, znużony wyszedł na przechadzkę, jak
sądzę – klnę się na psa – umiejąc na pamięć mowę, jeżeli nie jest
całkiem długa. Za mury ruszył, by się ćwiczyć. Spotkawszy zaś
po drodze słuchacza, chorego na mowy, już na sam widok się
ucieszył, że będzie miał towarzysza korybanckich szaleństw,

<sup>15</sup> Megara leży nie wiele bliżej Aten niż Maraton! Słynęła ze szkoły filozoficznej, w której prowadzenie sporu ceniono jako sztukę dla sztuki. <sup>16</sup> Herodikos, "osiadły w Selymbrii lecz rodem z Megary" (Protagoras 316 c)

był lekarzem, który zasłużył na kpiny w Politei (406 a). Bieg (czy chód) do murów i z powrotem należał, widać, do jego popisowych ċwiczeń.

ikazał się prowadzić. A kiedy miłosny mów poprosił, by mówił, jął się pieścić udając, że nie ma ochoty mówić. Na koniec zaś, gdyby brakło chętnego słuchacza, na siłę by mówił. Ty więc, Phaidrosie, proś Phaidrosa, by to, co w każdym razie wnet uczyni, już teraz czynił.

PHAIDROS

Wpadłem, i prawda, że najlepszym wyjściem dla mnie jak potrafię, tak mówić. Na mój sąd bowiem, w żaden sposób mnie nie puścisz, póki mowy nie powiem.

SOKRATES

Sądzisz zgodnie z prawdą.

3. PHAIDROS

Tak więc uczynię [= powiem, jak potrafię]. Istotnie bowiem, Sokratesie, daleko mi do tego, by słów na pamięć się wyuczyć. Myśl natomiast niemal wszystkich wypowiedzi, z pomocą których ukazał różnicę w położeniu miłosnego i nie miłosnego, w ogólnym zarysie po kolei przejdę, zaczynając od pierwszej.

ō

KRATES

Pokaż przódy, mój druhu, co masz w lewej ręce, pod płaszczem. Przypuszczam, że samą mowę. Jeśli słusznie przypuszczam, tak myśl o mnie: ja ciebie, owszem, nad wyraz lubię, lecz jeśli i Lysias zgłasza swoją obecność, nie mam zamiaru służyć ci za świadka ćwiczeń. Śmiało, proszę, pokaż!

PHAIDROS

Przestań. Wytrąciłeś mię z nadziei, że się poćwiczę w twojej obecności. Gdzie chcesz, byśmy siedli i wzięli się do czytamia?

SOKRATES

Tutaj, odbiwszy z drogi, idźmy wzdłuż Ilissosu i gdzie nam się spodoba, najspokojniej siądziemy.

PHAIDROS

W stosowny czas, jak widać, nie włożyłem obuwia. Ty jesteś bosy, jak stale. Bez trudu więc, nurzając stopy w płytkiej wodzie, będziemy iść. Sama przyjemność, zwłaszcza o tej porze roku i dniał

SORPATIFIC

Prowadź więc i patrz zarazem, gdzie by siąść.

HAIDROS

Widzisz ów wysoki platan?

SOKRATES

Owszem.

PHAIDROS

Tam jest cień i powiew w sam raz, i trawy pod dostatkiem, by siąść, a jeśli chęć nadejdzie, i położyć się.

Byles prowadził.

Powiedz mi, Sokratesie, nie stąd gdzieś, znad Ilissosu, jak prawia, Boreas porwał Oreithyie?

SOKRATES

A prawia.

Czyż więc nie stąd? Woda w sam raz wdzięczna, i czysta, i po dno widna; stworzona do igrów dziewczęcych na brzegu.

Nie, nie stąd; dalej w dół, dwa lub trzy stadia, gdzie się przechodzi do przybytku w osadzie Agry. Tam jest również ołtarz Boreasa.

Jakoś umknął mojej uwadze. Lecz, na Zeusa, powiedz Sokratesie, wierzysz, że opowieść jest prawdziwa?

Gdybym odmówił jej wiary, jak mistrzowie mądrości [sophistes], nie postapiłbym bezprzykładnie. Następnie, roztaczając makeią17; i tak dokonała życia, a opowieść głosi, że porwana przez Boreasa; porwana stąd lub ze Wzgórza Aresa, bo istnieje mądrość, rzekłbym: powiew Boreasa [= Północnego Wiatru], wzbijając się od sąsiednich skał, zepchnął ją, gdy igrała z Pharrównież opowieść, że stamtąd, nie stąd, została porwana.

Tak mówić, Phaidrosie, ma swój urok, lecz za dużo wymaga od umysłu, na trudy skazuje, szczęścia nie przynosi. Z kolei bowiem trzeba naprawiać gatunek Konio-Kentaurów<sup>18</sup> i Chi-

sięgał. Twory więc, o których napomknałem, ostawiam w spokoju, stopniu gotów do wybuchu czy łaskawszy i prostszy, mający udział dzież innych niesamowitości rzesza; dziwolągi, które Bóg wie, co wróżą światu. Kto nie dowierzając, z wieśniaczą madrościa do każdego okazu stosuje probierz podobieństwa, mnóstwo zużyje idąc za delfickim napisem, poznać mię samego. Śmieszny więc bym się okazał, gdybym nadal swojego nie znając, w cudze wzrokiem wierząc w co ogół wierzy, i jak rzekłem, kieruję wzrok nie w ich stronę, lecz na mię samego, starając się dostrzec, co za zwierz jestem w porównaniu z Typhonem $^{22}$ bardziej złożony i w większym  $\rm mairy^{19}$ . Zaraz potem przypływa tłum  $\rm Gorgon^{20}$ i Pegasów $^{21}$ tuczasu. Ja na to czasu nie mam. A powód? - nie potrafię, przyjacielu, w doli boskiej, nie skorej do burzy.

230

A tak mimochodem, przyjacielu, nie do tego drzewa czasem

Tak, do tego.

Д

słodki. Letnie i rzewnie wtóruje chórowi cykad. Szczytem powabu, trawa, że tak łagodnie się wzosi naprzeciw; w sam raz, by Werbenowy krzew w górę się pnie i cień piękny rzuca, a że kwitnie, całe miejsce wonią syci. Źródło urocze spod platanu płynie; woda zimna, gdy stopą dotkniesz. Patrz, lalki i ofiary; widać, przybytek Nimf i Acheloiosa. A, co za powiew! Miły, ległszy wesprzeć głowę. Umiesz prowadzić gościa za miasto, Na Herę, piękna ostań! Platan, rozrosły w szerz, i wysoki.

ပ

luby Phaidrosie!

<sup>17</sup> Pharmakeia, Panna Zielna. Nie ma mitologii. Luc Brisson w uwagach do

swego tłumaczenia *Phaidrosa* (Paris 1989) pisze, że jest córką Megassaresa,

króla Hyrii. Skąd to wie?

<sup>18</sup> Hippo-kentauros: z przodu maż, z tyłu koń.

<sup>19</sup> Chimaira: z przodu lew, z tyłu wąż, w środku koza.

<sup>20</sup> Gorgona: z ciała kobieta, ze skrzydeł ptak, z twarzy wszelaki zwierz.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Pegasos: z ciała koń, ze skrzydeł ptak. Twory złożone.

w czeluście Tartaru, zieje dymem i ogniem przez Etnę; nadal burzy ład jako  $^{22}$  Typhon: ze swych swych stu głów wąż lecz wydający dźwięk wszelaki, od boskiego do wężowego, z rąk i nóg bóg; niebieskim ogniem Zeusa strącony taifun (z upodobnienia do chińskiego tai fung, wielki wiatr), i jako typhus, zaraźna gorączka.

 <sup>&</sup>quot;Książę" tworów złożonych po Titanach, wróg wtóry Zeusa, syn Ziemi,

PHAIDROS

Istny cudzie! Mówisz, jak gość, którego prowadzą, nie jak tuziemiec! Z miasta nawet w pogranicze się nie zapuszczasz? W ogóle za mury nie wychodzisz?

KRATES

Wybacz, mój dobry! Pola i drzewa niczego mię nie chcą uczyć, a ludzie w mieście, owszem. Ty jednak znalazłeś lek na moje wyjście: jak głodne bydlę prowadzą, podsuwając z przodu garść zielska lub owoc, tak ty mowy w zwojach z przodu podsuwając, oprowadzisz mię po całej ziemi attyckiej i gdziekolwiek zapragniesz.

Na razie, skoro tutaj przyszedłem, kładę się, a ty, w jakiej postawie sądzisz, że najlepiej czytać, taką przybierz i czytaj.

A wiec słuchaj!

\* \* \*

Część pierwsza: Mowy

Słowo: o czym godzi się mówić?
 a. Z daleka podpowiada Lysias.

Miłość niedoznana. O sięganiu po owoc miłości nie pomnąc na miłość. Zroztropnej przesłanki roztropny wniosek: skoro ludzie działają dla korzyści, chłopiec, który z przyrody nie miłuje, winien świadczyć łaski spod znaku Aphrodity mężowi, który z roztropności nie miłuje. Obaj wyniosą stąd korzyść: chłopiec zyskane dziś zachowa jutro; mąż nie odkryje jutro, że dziś dał za dużo.

W pogoni za korzystną przyjemnością mąż z mowy Lysiasa powołuje się na roztropność: za doznaną łaskę podzieli swą roztropność z chłopcem.

W *Biesiadzie* chłopiec z zachowania, Alkibiades, jest gotów świadczyć łaski roztropnemu mężowi, Sokratesowi, w nadziei na wymianę: łaska roztropności za łaskę przyjemności. W mroku nocy słyszy odpowiedź: chcesz złota za spiż; i działasz ślepo, bo ja złota nie posiadam (*Symposion* 218 c - 219 a).

Mąż z mowy Lysiasa ma złota pod dostatkiem i ufa, że potrafi nim gospodarzyć. Jako źrzały, tłumaczy zielonemu: dziś odpłacę ci za łaskę roztropnie, więc darów nie pożałuję; jutro będę ci płacił przyjaźnia, gdyż pomnę, że łaski świadczyłeś.

Dorzuca, z wyżyn źrzałej roztropności:

Swiadczysz łaskę, skoro ja rzeczy nie rozpowiem, a miłosny w swym szale by rozpowiedział. Daleki od zazdrości miłosnych, nie wezmę ci za złe spotkań z innymi w lęku, że jeden przewyższa mię majątkiem, drugi rozumem. Owszem będę uważał, że kto stroni od spotkań z tobą, mię lekceważy, a kto się z tobą spotyka, świadczy mi korzyść.

Na ostatnie pytanie: czy więc wszystkim nie-miłosnym (domyślnie: a podchodzącym) warto świadczyć łaski, odpowiada ze śmieszną powagą: nie, bo za skromną łaskę z przyjemności skromna odpłata z dobra.

Czasem zdaje się mówić, jak postać z rozmów platońskich, by nagle rzec coś na opak lub, w lepszym razie, płasko. Idzie droga, którą kroczył Pausanias z *Biesiady*. Obu trapi pytanie: co robić, gdy spotkają się "podchodni"; źrzały, zdohy użyczać mądrości imnej cnoty, i zielony, potrzebujący zasobów na swój chów chłopięcy i inną mądrość?

– Wtedy, odpowiada szalony Pausanias, potrzebujący ma prawo świadczyć łaskę w nadziei, że stanie się lepszy "przez przyjaźń miłosnego" (*Symposion* 185 a).

– Wtedy, odpowiada przytomny z mowy Lysiasa, chłopiec ma prawo świadczyć łaski w nadziei, że stanie się lepszy przez przyjaźń (*Phaidros* 233 e).

"Nie ma Aphrodity bez Erosa", głosi Pausanias w Biesiadzie (180 d). Dokonamy wymiany łask przyjemności i mądrości bez usług Erosa, obiecuje zielonemu źrzały z mowy Lysiasa.

Przyjemność spod znaku Erosa miesza się z bólem, dowodzi niebawem po rozmowie *Phaidros* sam Sokrates; należy do rodzaju przyjemności mieszanych, gdyz jest poprzedzona pragnieniem, które boli (*Philebus* 47 e - 50 e).

Przyjemność spod znaku Erosa miesza się z bólem, dowodzi mowny z mowy Lysiasa; obraca się w żal: za straconym mieniem, za waśni z bliskimi, za śmieszność w całym środowisku; należy więc odjąć miłosne pragnienie i żal z powodu miłosnego szału; oczyścić przyjemność z bólu!

Mowę zamyka słowami: Na mój sąd, dosyć rzekłem. Jeśli czujesz niedosyt sądząc, że coś pominąłem, pytaj (234 c).

Ludzkie słowa. Głośno mówią jedno, szeptem drugie. "Czujesz niedosyt", potheis, ma erotyczny rodowód. Himeros i Pothos, Powab i Pociag, słudzy Aphrodity, świta Erosa. "Sądząc, że coś pominąłem, pytaj", hegoumenos paraleleiphthai erōta; przesuwając w erōta akcent z drugiej na pierwszą zgłoskę, całość daje gładki przekład: "Uważając, że pominąłem miłość"

Pomijając miłość opuszcza początek mowy. Nie podaje, z jakiego powodu dąży do przyjemności. Śpieszy na ucztę królewską, wyciąga ręce po jadło i napój bez głodu i bez pragnienia, jak bohaterowie Iliady. Ufny w swe bogactwo, stroni przed Erosem, którego rodzicem Dostatni, lecz matką Bieda (Symposion 203 a). Ufny w swą roztropność, stroni przed szałem. Do mądrości się nie garnie.

"Na tym polega trudność z głupotą: głupi, który jest ni piękny, ni dobry, ni rozumny, zadawala się tym, czym jest; kto bowiem nie czuje, że ma braki, nie pożąda rzeczy, których braku nie czuje" (Symposion 204 a).

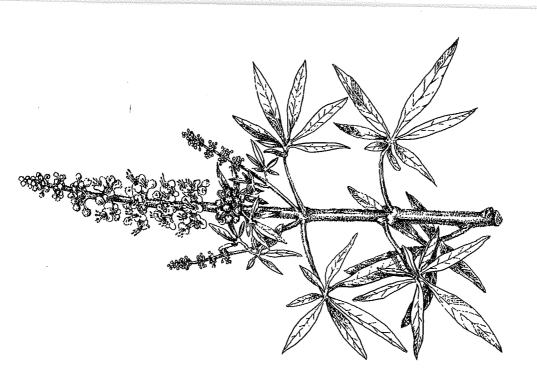
Pusty z wiarą w swą pełność.

Glupi.

A mówi mądrze. Wypowiada gładko najgłębsze myśli Sokratesa: że gdy jesteś w pełni swych władz, kładziesz dobro nad uznanie wśród ludzi (232 a); że przez cnotę dopniesz celu (232 d).

Mówi tak, sięgając po przyjemność nad przyjemnościami. Dumny, że nie miłuje.

33



"Werbenowy krzew [...] miejsce wonią syci" (230 b)

6. Jak stoją moje sprawy, wiesz, i że ich stan uważam za korzystny dla nas, słyszałeś. Myślę wszelako, że w tym, o co proszę, nie grozi mi odmowa z uzasadnieniem: ponieważ nie jestem twoim miłosnym. Miłośni bowiem, żałują dobra, które świadczyli, gdy swoje pragnienie ukoją. Dla nie miłosnych obcyjest czas, w którym wypada się liczyć ze zmianą nastroju. Nie działając bowiem pod naporem konieczności, lecz jako panowie swych czynów, z myślą o swoich zyskach, na miarę możności świadczą dobro.

231

Dalej, miłośni biorąc pod uwagę straty, na jakie się narażali przez miłość, tudzież wartość dobra, które świadczyli, i dodając do rachunku poniesiony trud sądzą, że dawno z nawiązką odpłacili miłowanym za łaskę. Nie miłujący natomiast nie powołują się na zaniedbanie swoich domostw, nie liczą minionych trudów, nie wytaczają skargi za waśń z bliskimi. Po odjęciu tak wielorakich przykrości zostaje czynić z zapałem to, co-jak tuszą – za przyjemność sprawi przyjemność.

ρ

Dalej, jeśli za to miłosnych godzi się wysoko cenić, że powiadają: "my okazujemy największą przyjaźń osobom, które miłujemy, gotowi w słowach i czynach, świadczyć łaski miłowanym, na wrogość innych się narażająć", łatwo poznać, czy mówią prawdę widząc, jak z biegiem czasu, gdy innych miłują, nowych nad poprzednich wyżej cenią, i uchwałą nowych poprzednim nawet zło wyrządzą.

A wydać tak ważną sprawę osobie, którą nawiedziło nieszczęście, jakiego żaden doświadczony człowiek nawet nie kusi się odwracać? Sami miłośni się zgadzają, że są raczej chorzy niż przy zdrowych zmysłach i wiedzą, że postępują na przekór rozumności, lecz opanować się nie potrafią. Jak więc, odzyskawszy rozum, mieliby uważać za piękne swoje posunięcia z zamysłu w stanie choroby?

ם

A jeśli wybierasz najlepszego z miłosnych, ze szczupłym gronem masz do czynienia. Jeśli spośród innych szukasz najstosowniejszego, grono staje się liczne. Wśród licznych nadzieja na spotkanie godnego przyjaciela dużo większa.

vypadek, gdyby ludzie się dowiedzieli, wiedz, jakie zachodzi prawdopodobieństwo: miłośni w przekonaniu, że również wśród innych są przedmiotem zazdrości, jak w swoim gronie, mówieniem wynosza się jeden nad drugiego i goniąc za czcią wykazują wszystkim: patrzcie, trud nie poszedł na marne! Osoby natomiast, które nie miłują, w pełni swych władz kładą dobro nad uznanie wśród ludzi.

Dalej, mnodzy świadkowie z konieczności wiedzą i widzą, że miłośni krok w krok za miłowanymi chodzą, upatrując w tym dzieło życia; stąd każdy, kto ich dostrzeże na rozmowie, z miejsca sądzi: skoro są razem, zaspokojli bądź zaspokoją żądzę. Nikomu zaś nie przychodzi do głowy obwiniać nie miłujących za to, że są razem z chłopcem. Wiadomo bowiem, że zachodzi konieczność, by rozmawiać z przyjaźni czy z innej przyjemności.

2,

Jeżeli lękasz się na myśl, że trwała przyjaźń trudna, a z waśni w innym układzie nieszczęście godzi w obu, gdy natomiast wydasz, co najwyżej cenisz, sam na wielką szkodę się narażasz; jeśli więc tak myślisz, słuszniej winieneś obawiać się miłujących. Wiele bowiem ich mierzi i uważają, że wszystko dzieje się z ich szkodą. Stąd odwodzą miłowanych od spotkań z kim innym w obawie, że bogaty pokona ich majątkiem, a wykształcony rozumieniem rzeczy; niech kto posiada jakiekolwiek dobro, zaraz mają się na baczności, że możny. Gdy wmówią ci do nich wrogość, jesteś skazany na żywot bez przyjaciół. Jeśli zaś, patrząc swojego dobra, lepiej od nich sprawę obmyślisz, waśń gotowa. Osoby natomiast, które nie milują, lecz przez cnotę dopięły celu, nie zazdroszczą tym, którzy cię spotykają, lecz na stroniacych przed spotkaniami krzywo patrzą uważając, że od nich doznają wzgardy, od owych – korzyści2. Dużo większa stąd nadzieja, że dopiąwszy celu w przyjaciół raczej niż we wrogów się przedzierzgną.

8. Następnie, większość miłujących przódy ciała pożąda, nim zna sposób postępowania i inne osobności dostrzega. Stąd sama nie wie, czy zechce trwać w przyjaźni, gdy żądza minie. Gdy zaś bez miłości, już przódy zadzierzgnąwszy przyjaźń, dokonają tego²², małe zachodzi prawdopodobieństwo, by doświadczona błogość rzuciła cień na przyjaźń miast ostać się jako pomnik i zapowiedź doznań przyszłych.

A i lepszym możesz się stać, jeśli raczej mnie zaufasz niż miłosnemu. Ów bowiem i mimo dobra chwali twoje słowa i czyny, z jednej strony bojąc się na wrogość narazić, z drugiej, i sam gorzej rozeznając sprawy z powodu żądzy. Miłość bowiem takie pokazy daje: – w niepowodzeniu, za udrękę biorą to, co innym przykrości nie przysparza; w powodzeniu, śpieszą z pochwałą i tam, gdzie cieszyć się nie warto. Stąd winni skłaniać miłowanych raczej do litości niż do naśladownictwa². Jeżeli zaś mnie dasz posłuch, przede wszystkim będę z tobą przestawał nie skużąc przyjemności na teraz, lecz i korzyści na przyszłość; a że nie jestem pokonany przez miłość, lecz panuję nad moim zachowaniem, z drobnych powodów nie wzbudzę zalewu wrogości,

- The non-lovers feel slighted because the object of their admiration is not courted; if it is not courted, the arete which was their means to achieve their aim, is depreciated; they are assisted by those lovers whom they admit into the boy's company or introduce to him, as these may recommend them (de Vries).

- (Nie-milośni wynoszą korzyść,) because the presence of others will help to camouflage their own intentions (Rowe).

Zadna z odpowiedzi nie przekonuje.

Zrzały wejrzał roztropnym okiem na zielonego, więc czuje się dotknięty, gdy inni nie poparli jego wyboru; najlepiej, jeśli popierając go wpadli w miłosny szał. Roztropny chłopiec przedłoży roztropnego nad szalonych, a będzie miał mnogich nauczycieli. Wyniosą stąd korzyść i chłopiec i przyjaciel.

Mowa się gmatwa: skoro miesza porządek dobra i porządek przyjemności.

 $^{24}$ Uderzająca elipsa: lęk nie przed rzeczą lecz przed nazywaniem rzeczy.  $^{25}$ Tłumaczę zełos przez "skłonność do naśladownictwa", zgodnie z duchem

platońskiego słownika.

Zazdrość, zełos, jeden z siedmiu głównych stanów duszy, jest doznaniem na widok dobra u bliskich: bogactwa, urody, siły, zdrowia, cnoty; doznaniem na widok zła u bliskich jest zawiść, phthonos (Philebus 48 b).

Zazdrość łatwo przechodzi w zawiść (*Menexanos* 242 a) lecz sama przez się budzi do działania w dobrym kierunku. Ateński bohater, Theseus działał "z za-

<sup>23</sup> Co za korzyść?

Nowożytni odpowiadają:

<sup>-</sup> The meaning seems to be that the non-lover counts it to his own advantage that the boy should be admired by others and so kept in good humour (Hackforth).

lecz z ważkich powoli w mały gniew wpadając nieświadome przyjaźni na długie lata.

zadzierzgniesz bez miłości, zważ, że w takim razie ni synów nie A jeśli nachodzi cię myśl, że silnych więzów przyjaźni nie cenilibyśmy wysoko, ni ojców, ni matek, i nie zyskalibyśmy wiernych przyjaciół, którzy nie z żądzy miłosnej się biorą, lecz z innych nastawień.

7

cym, wypadałoby i innych, nie najlepszych, lecz najbardziej wyzutych z zasobów, dobrodziejstwami obsypać. Wyrwani bowiem z najcięższej niedoli, największą wdzięczność będą czuli w stosunku do swoich dobrodziejów. Na wystawne przyjęcia do 9. Dalej, jeśli trzeba by świadczyć łaski najbardziej prosządomu nie warto też przyjaciół zapraszać, lecz żebrzących o wspomożenie i głodomorów. Ci dopiero będą kochać, i w drodze towarzyszyć, i do drzwi przychodzić, i z radości się nie posiadać, i wdzięczność bez granic żywić, i na wyścigi dobra życzyć!

jącym się, lecz godnym sprawy. I nie łasym na twoją wiosnę, lecz Może zatem wypada świadczyć łaskę nie najusilniej proszągotowym – gdy w lata poszedłeś – swoimi dobrami z toba się podzielić. Nie tym, którzy dopiąwszy celu, z innymi w sławie się mierzą, lecz którzy ze wstydu do nikogo ust nie otworzą. Nie cym, lecz najbardziej zdolnym za łaskę odpłacić. I nie domagatym, którzy przez krótki czas się starają, lecz całe życie przyjaźni niewzruszenie będą strzegli. Nie tym, którzy gdy zaspokoją żądzę, pożywki do waśni szukają, lecz tym, którzy – gdyś u kresu wiosny – dadzą pokaz swojej cnoty. 234

Д

Pomnij na moje słowa i zważ w duszy, że miłującym przyjaciele do rozumu przemawiają wskazując na złe postępowanie, nie miłującym natomiast nikt z bliskich nie czyni zarzutów, że przez to źle w swoich sprawach radzą.

Może spytasz, czy ci doradzam świadczyć łaski wszystkim nie uchybienia wybaczę, świadome postaram się zażegnać – w imię miłującym. Sądzę, że i miłosny nie każe ci się tak odnosić do rzecz ukryć, ta sama łatwość działania. Żadna zaś szkoda nie wszystkich miłosnych. Ni dla odbiorcy bowiem dar wtedy równej wdzięczności warty, ni dla ciebie, który pragniesz przed innymi powinna stąd wyniknąć, lecz korzyść wspólna dla obu.

Na mój sad, dosyć rzekłem. Jeśli czujesz niedosyt uważając, że coś pominałem, pytaj.

> zdrości do Heraklesa" (Plutarchus, Vita Thesei 25); czytaj: z chęci dorównania Heraklesowi. Z tych samych pobudek śpieszył co cztery lata do Olympii cały świat helleński: na igrzyska, które ustanowił "Herakles" z kreteńskiej Idy – dla bogów, a ponowił Herakles, syn Zeusa – dla synów boskich, gdzie i sam zwyciężył w zapasach, palē, i we "wszech-zmaganiu", pankration, czyli zapasach połączonych z walką na pięści (Pausanias V 7, 5-8, 4).

33